
Prédication 25 janvier 2026 Saint Augustin

Chers frères et sœurs,

Le passage de l’Évangile du jour marque le début du ministère de Jésus. L'arrestation

de Jean le Baptiste semble en être l'élément déclencheur : Jésus se met en chemin

pour appeler ses premiers disciples. 

Après avoir reçu le baptême dans le Jourdain puis connu la tentation au désert, récit

qui clarifie le combat qu'il s'apprête à mener, c'est maintenant à lui de parcourir le

chemin du Seigneur que le Baptiste appelait à préparer.  Les évangiles synoptiques

(Mathieu, Marc et Luc) découpent le ministère de Jésus en trois parties : Une partie

en  Galilée,  une  deuxième  entre  la  Galilée  et  Jérusalem et  une  dernière  partie  à

Jérusalem.  Ce  passage  inaugure  donc  la  première  partie,  Jésus  se  « retire »

naturellement  à  Nazareth,  ville  de  son  enfance  et  de  sa  famille  puis  il  rejoint

Capharnaüm,  où  il  séjournera  régulièrement  durant  son  ministère,  dans  une

« maison », sorte de QG pour lui et ses disciples.

Vous savez, dans les Écritures, toutes les précisions ont leur importance : ces notions

géographiques disent des choses, déjà, au sujet du Christ et de son message.  Dans ce

récit, Capharnaüm est associée avec Zebulon et Nephtali, évoqués dans la prophétie

d’Isaïe que l’Évangile de Matthieu cite librement.

Zabulon et Nephtali étaient deux petits peuples perdus dans les nations.  C'est sur ce

peuple petit et perdu que le prophète annonce la levée de la lumière.  L’Évangile de

Matthieu voit dans ce commencement du ministère de Jésus l'accomplissement de

cette prophétie ancienne. 

Cela met en valeur le côté provincial de la Galilée. Ce n'est pas de Jérusalem et de

son temple que vient le salut mais de la dissémination, là où le judaïsme est mélangé

et minoritaire au milieu des nations.

Jesus ne fait pas le choix d'aller directement à Jérusalem pour appeler à sa suite des

scribes,  des  pharisiens,  des religieux respectables dans  leurs  beaux habits  et  bien

instruits, non... il va chercher des pécheurs de poissons, au bord du lac de Galilée.

Autrement dit,  des hommes simples,  probablement analphabètes...  et  qui n'avaient

probablement  pas  la  reconnaissance qui  auraient  dû leur  revenir  pour  leur  pêche,



pourtant  si  essentielle  à  la  société...  Pas  la  reconnaissance  et  l'admiration  dont

bénéficiaient les scribes ou les docteurs de la loi, les professeurs, les médecins, les

grands pontes de l'époque (ce qui n'a pas beaucoup changé 2000 ans après, pensons

aujourd'hui par exemple, à nos agriculteurs et à nos paysans..) 

Jesus  reprend la  proclamation  de  Jean  Le Baptiste  lorsqu'il  annonce :  « Changez

radicalement,  car  le  règne  des  cieux  s'est  approché ! ».  Mais  ont-ils  le  même

message ? Ce n'est pas si sûr si l'on prête attention au contexte. Le Baptiseur associe

l'évocation du Jugement de Dieu qui est proche alors que Jesus prêche l'arrivée d'une

grande lumière, l'approche du Royaume. Autrement dit, Jean Le Baptiste invite au

repentir  et  à  la  conversion  du  cœur  pour  échapper  à  la  colère  divine,  le  Christ

annonce que c'est Dieu qui s'approche et nous ouvre le sien en  « brisant aujourd'hui

le joug de l'oppression qui pèse sur son peuple, la barre qui écrase ses épaules, le

gourdin dont on le frappe. »  

Cette différence d'intention ouvre une ère nouvelle. 

Jesus donc se met en route à la rencontre de ces tous premiers disciples et choisit

Pierre,  André,  Jacques et  Jean,  pécheurs de poissons.  L’Église  du Christ,  souvent

symbolisée par la barque commence là ; justement sur ces barques. Un appel : suivez-

moi, je vous ferai pécheurs d'hommes » et ils le suivirent... pour un long chemin, à

pied... à la rencontre d'autres personnes souvent mal considérées : les prostituées, les

lépreux, les collecteurs d'impôts, aussi... 

J'aime me poser régulièrement cette question lorsque je lis des passages d’Évangile

comme celui-ci :

Si Jésus revenait, à notre époque : où serait-il ? Qui appellerait-il ? Et qu'est ce que

cela pourrait-il signifier ? 

Jésus  serait  probablement  dans  les  squats  de  migrants,  auprès  des  sans-abris,  des

malades  atteints  de troubles  psychiques  ou souffrant  d'un  mal  physique,  dans  les

prisons auprès des prisonniers, auprès des victimes de la drogue, de l'alcoolisme, bref,



auprès de toutes celles et ceux que notre société invisibilise parce qu'ils dérangent,

par ce qu'ils ne sont pas fréquentables.. .celles et ceux qui n'osent que très rarement

franchir les portes de nos Églises... remplis de gens plus « respectables ». Il ne serait

pas dans les grands hôtels parisiens mais sans doute en périphérie, dans les cités...

Frères et sœurs, si Jésus revenait, que penserait-il de nos Églises bien installées, bien

codifiées, de  nos doctrines et de nos dogmes ? Lui qui n'a pas fondé d'école ou de

Synagogue mais qui était un nomade, un marginal.  Je me pose souvent ces questions

et je pense qu'elles sont fécondes pour penser le concret de notre foi et nos façons de

faire Église.

Il est vite arrivé, que, pris dans nos habitudes bien huilées, nos calendriers annuels

prévus  à  l'avance,  liturgiques  et  personnels,  nous  n'entendions  plus  cet  appel  du

Christ à la conversion, au retournement. 

Nos  quatre  pécheurs  reproduisaient  sans  doute  chaque  nuit  les  mêmes  gestes,  se

retrouvant à la même heure, sur la même barque avec les mêmes filets... et Jésus est

venu interrompre cela par Sa Parole qui fait craquer les filets de nos attendus, qui

nous en délivre ! Il est toujours surprise, étonnement, imprévu, il est la Vie. Et c'est à

la liberté qu'il appelle chacune et chacun d'entre nous. Lui dont la liberté dérangera

les pouvoirs en place, tant religieux que politiques et le mènera jusqu'à la Croix et à

la résurrection. 

Ne risquons-nous pas de trop nous installer dans nos églises et de perdre l'attitude

fondamentalement nomade, ouverte et simple qu'avait le Christ ?

Le passage de l'Epître aux Corinthiens que nous avons lu n'est pas sans rapport à tout

cela, il me semble. Déjà, dès les premières communautés chrétiennes naissantes, il y a

les prémices d'une division : les uns se réclamant d'Apollos, les autres de Céphas, les

autres de Paul...  des noms qui représentent déjà différentes lignes théologiques de

l'époque : l'un étant sur une ligne d'ouverture au monde grec et de liberté par rapport

aux prescriptions de la Loi,  l'autre sur une ligne plus judéo-chrétienne qui tient à

garder l'observance de la Loi Juive,   Apollos quant à lui,  revendique pratiquer le



baptême de Jean.. Paul refuse de prendre partie et conteste ces divisions au nom de

l'unité en Christ. 

«  Qu'il n'y ait pas de divisions entre vous » le mot grec « chismata » traduit ici par

« division » a donné « schisme » en français mais il indique d'abord une fissure, une

déchirure. Paul exhorte les Corinthiens à prêter attention aux fissures qui apparaissent

dans la communion qui devrait les unir.

Cela est intéressant aussi pour nous, qui célébrons la Semaine de prière pour l'unité

de chrétiens cette semaine : Quelles sont les fissures, parfois même les micro-fissures

qui, dans nos cœurs, nos regards, nos préjugés blessent notre fraternité et sororité

chrétiennes ? 

 Et quel pourrait en être l'antidote ?  Il me semble que Paul esquisse une réponse, du

moins une invitation dans son Epitre aux Romains au chapitre 12 lorsqu'il appelle au

renouvellement de l'intelligence pour discerner la volonté de Dieu. Autrement dit, que

l'unité  ne  se  fonde  pas  dans  nos  efforts  humains  mais  dans  une  intelligence

renouvelée  par  le  Christ !  Il  nous  invite  à  nous  laisser  renouveler  par  l'Esprit  du

Christ, son enseignement mais aussi sa manière d'être, sa façon de considérer les plus

petits,  les  marginalisés,  son  regard  d'amour  qui  relève  tout  homme  toute  femme

quelque soit le désespoir qui l'enferme ! 

Et puis Paul évoque le baptême qui est toujours reçu au nom du Christ, et non au nom

de tel ou tel pasteur, prêtre, ou pope... L'apôtre nous invite à faire mémoire de cela, en

nous  reconnaissant  toutes  et  tous  baptisés,  morts  et  ressuscités  dans  le  Christ  et

disciples du même Seigneur. 

Le mot œcuménisme vient du grec « oikoumene » qui signifie terre habitée, monde

habité. En effet, il contient le mot « oikos » maison. Mais rappelons nous que c'est

dans nos cœurs que le Seigneur souhaite faire sa demeure. Il nous envoie dans le

monde, à sa suite et à sa rencontre dans le plus petit de nos frères, en évitant d'ériger

des murs trop solides et sécurisants. 

Alors, les fissures de la barque seront une bonne nouvelle. Elles ne seront pas les

fissures de la division mais celles de l'abondance : les poissons la feront craquer !

Amen




